Predigt zu Markus 7, 1-23.
Konig Jesus lehrt die Selbstgerechten.

Matthias Rupp. Ev. Chrischona-Gemeinde Altheim/Alb. 12.05.2019

Einstieg

Durfen Christen Erdnussbutter essen? Ein Missionsehepaar liebte Erdnussbutter. In der Region, in der sie
dienten gab es keine. Also lieBen sie sich welche schicken. Denn sie liebten einfach Erdnussbutter. Im
Missionsteam loste das Unruhe aus. Einige meinten: Das Paar musse doch darauf verzichten, hier gebe es
nun mal keine und es gehore doch jetzt auch zum Opfer um Christi willen dazu, hier auf Erdnussbutter zu
verzichten. So wurde das Paar gebeten, es nun bitte zu unterlassen, sich Erdnussbutter schicken zu lassen.
Das Ehepaar jedoch sah keinen Grund, sich nicht weiter Erdnussbutter schicken zu lassen. Sie haben das
jetzt nicht allen unter die Nase gerieben, sondern einfach so flr sich genossen. Was meint ihr, was passiert
ist, als das rauskam? Da gab es richtig Stress im Missionsteam. So groRen Stress, ja so einen grof3en
Konflikt, dass das Ehepaar nach Hause flog. Das Missionsfeld verliel3. VVollig desillusioniert und frustriert.
Auch wenn ihr den Kopf schittelt: es ist eine wahre Geschichte. Wir sollten das nicht so schnell abtun und
urteilen iiber diese ,,Gesetzlichkeit™, denn: das Potential liegt auch in uns... vllt. nicht beim Thema
Erdnussbutter. Aber eigene Gebote, Menschensatzungen zum verbindlichen Gottes Wort fur andere zu
erheben, das kann auch uns passieren. Als ich frisch Christ war, las ich oft das NT und ich hab mich mit
den Zo6llnern und Sindern identifiziert. Und die Pharisder waren die Feinde Jesu, die anderen, die
ultrareligitse Elite. So war ich sicher nicht und so werde ich auch niemals werden. So hab ich mich natdrlich
immer gefreut, wenn Jesus ihnen wieder mal die Meinung geigte. Doch irgendwann je langer ich Christ
war und die Bibel studierte, 6ffnete Gott mir mehr und mehr die Augen und ich merkte: Hoppla, bin ich hier
und da nicht auch oft einer von denen? Ja, so ist es. Wir mussen uns dem Stellen und es aussprechen:
auch in uns liegt diese Gefahr. In jedem von uns, die wir uns als Christen bezeichnen, schlummert das
Potential eines Pharisaers, eines Schriftgelehrten. Und das gerade bei denen, die schon lange im Glauben
sind. Die, die die Bibel lieben, sie ehren wollen, sie als Gottes Wort um jeden Preis halten wollen. Ihr Leben
danach ausrichten wollen, weil sie Gott damit gefallen wollen. Die Bibeltreuen. Die Schriftgelehrten... ja
genau das bin ja ich, da ich auch noch Theologie studiert habe. Nicht falsch verstehen: Bibeltreu sein ist
super — auch Schriftgelehrt ist ja nicht per se verkehrt, sondern an sich sehr gut. NUR: Mit wachsender
Erkenntnis und Reife im Glauben wachsen eben auch die Gefahren des Pharisdertums. Die, die sich am
eifrigsten fur die Sache Gottes einsetzen, stehen am ehesten in der Gefahr, dass sich bei ihnen
pharisdisches Denken und Handeln einschleicht. Jesus beleuchten in unserem Text diese Gefahr und wir
tun gut daran, zu lernen uns davor zu hiten und nach dem Gegenmittel zu streben! Und ich mdchte dich und
uns einladen und herausfordern den Blick daftir zu 6ffnen, das Herz zu 6ffnen, wo auch wir hier von

Jesus lernen konnen? Also statt quasi die ganze Zeit zu denken: Jawohl Jesus, zeigst es den Pharisédern mal
1



wieder, aber echt, die sind ja so doof usw, mal zumindest zu prifen und die Méglichkeit in Erwagung zu
ziehen, dass wir ja selbst auch hier und da den Gefahren des Pharisdertums anheimgefallen sind.
Lassen wir unser Herz auf den Prifstand stellen vom Meister hochstpersonlich. Dazu moéchte ich uns 4
Kennzeichen pharisdischen Denkens anhand des Textes aufzeigen, so dass wir uns alle selbst hinterfragen

lassen konnen vom Wort her.

1. Gefahr kennen und verstehen: Kennzeichen eines Phariséers V.1-10
Also, wie war die Situation? Wir haben in der Schriftlesung gehort, dass die Pharisder bei den Jingern
etwas gesehen haben und sich direkt bei Jesus dartiber beschweren. Die Jinger wuschen sich nicht die
Hénde vor dem Essen. In den Augen der Phariséer alen die Junger so mit unreinen Handen, sie
verunreinigten sich so also. Hier sehen wir das erste Markenzeichen eines Phariséers und wir haben die
Maoglichkeit uns selbst zu prifen:

1. Fehler suchen und finden.

V.2+5. Sie beobachten, suchen, warten auf den Fehler des anderen, ja freuen sich fast schon, wenn sie am
anderen etwas gefunden haben, das sie wieder kritisieren kénnen. Scannen wie ein Rechtschreibprogramm
alles kritisch, verstehen sich allein als die Huter der reinen Lehre. Sobald man etwas ,,entdeckt” hat, das
nicht Ubereinstimmt mit ihren ,,Uberlieferungen® wird das rot angekreidet, angesprochen und vorwurfsoll
kritisiert. So wie in V. 5 ,,Warum leben deine Jiinger nicht nach den Uberlieferungen der Altesten®, Warum
leben die nicht wie wir? Was féllt denen ein? Was soll das? Kennen wir das auch? Leicht verachtlich auf
andere herabblicken, die noch nicht so weit sind. Zumindest nicht so weit wie wir. Nicht so leben wie wir.
Alles kritisch beaugen und auch bemerken, dass es nicht mit meiner Sichtweise und meiner Tradition
ubereinstimmt? Natdrlich geben wir in der Gemeinde aufeinander Acht und ermahnen uns auch gegenseitig,
weisen uns zurecht, halten uns so gemeinsam auf dem rechten Weg. Doch in welcher Haltung, mit welcher
Motivation? Damit ich Recht habe und besser da stehe? Damit ich einen Grund mehr habe, dem anderen
mal wieder was an den Kopf zu werfen? Der Ermahnende muss sich und seine Motivation priifen und die
Grundlage priifen: sind das meine Uberlieferungen oder wirklich Wort Gottes? Passt es ,,nur mir nicht oder
auch Gott nicht? Habe ich beim Ermahnen die nétige Liebe, Geduld, Sanftmut, Gute, Demut? Sehe ich
beim anderen auch das Gute und Ehre ihn? Bin ich barmherzig und in der Lage auch Dinge zu ertragen, die
mir nicht passen? Sehe ich stdndig die Defizite im anderen, statt auch dankend vor Gott anzuerkennen, und
wertzuschatzen, wer der andere ist und was er auch Gutes tut? Sehe ich den Splitter im Auge des anderen,
ohne vorher meinen Balken entfernt zu haben? Im V. 3 und 4 erklart Markus in seinem Ev. den judischen
Brauch des Handewaschens vor dem Essen etwas néher, bzw. nennt er mehrmals die ,,Uberlieferung der
Altesten (V.3.5), In V. 7: Menschengebote. V.8: Uberlieferung der Menschen 9 und 13: eure
Uberlieferungen®.

2. Das ist das zweite Kennzeichen: Menschensatzungen statt Gottes Wort




Gemeint sind damit mundlich tradierte Reinheitsvorschriften, die die Torah, die guten Gebote Gottes aus
dem AT erweiterten. Diese mindliche Uberlieferung war als Schutzzaun um die Torah herum gedacht, um
blol3 nichts falsch zu machen. Gebote um die Gebote rum. So haben die orthodoxen Juden zu den 613
Geboten der Torah, die prinzipiell gut, richtig und perfekt sind, weitere hinzugeflgt. Studien sprechen von
16000 Geboten, die aus Traditionen, rabbinischen Uberlieferungen hinzugefiigt wurden. Die Pharisaer
waren so eifrig, so entschlossen, so brennend, so fromm, dass sie sich zu extrem auf das Einhalten der
Gebote und Verbote fixiert und fokussiert haben. Das sehen wir hier beim Handewaschen: Klar ist im AT im
mosaischen Gesetz verankert, dass der PRIESTER sich zu waschen hatte, gerade wenn man in den Tempel
wollte (Ex 30,19; 40,12). Doch um ganz sicher zu gehen, um ja sicher zu sein, nichts falsch zu machen,
sich nicht zu verunreinigen, haben sie einen Zaun um Gottes Gebote gebaut. Nicht nur Priester sollten sich
waschen, sondern ,,alle Juden®. Und wir lesen, dass

,,es noch viele andere Vorschriften gab, die ihnen Uberliefert worden sind, “wie zum Beispiel™ das
Reinigen von Bechern, Krigen, Kupfergefaen und Sitzpolstern
Ein weiteres Bsp. wie die menschl. Uberlieferung das Wort Gottes aufhebt, war der Brauch sein Hab und

Gut als ,,Korban‘ zu erkldren, d.h. als Opfergabe V. 10-13. Damit weihte man sozusagen sein Hab und Gut
an Gott. Fir die Pharisaer war es kein Problem, sich mit diesem besonders frommen Kunstgriff quasi aus der
Pflicht zu nehmen, im Alter fiir seine Eltern zu sorgen. Jesus: so setzt ihr mit euren Menschengeboten das
Wort Gottes auBler Kraft! Und wieder sagt er: ,,ahnliches dergleichen tut ihr viel*! Paulus schreibt mal, wir
sollen lernen: ,,nicht Uber das hinaus zu denken, was geschrieben steht, und damit ihr euch nicht fur den
einen und gegen den anderen grof3tut. (1Kor 4,6 NLB)“. Durch dieses Uber die Schrift hinaus zeigt sich eine
Uberangstlichkeit, die letztlich Ausdruck von fehlendem Gottvertrauen in die guten Gebote, die Gott
gegeben hat, ist. Denn man sagt damit doch: das reicht nicht aus, wir brauchen mehr. So entsteht ein Korsett

aus Regeln. Die Torah aber ist uns zum Leben geschenkt. Wo _halten wir Menschengebote und duerliche

Traditionen aufrecht und heben sie auf eine Stufe mit Gottes Wort? Wo entwerfen wir Zusatzregeln
zusétzlich zum Wort Gottes und vor allem: wo setzen wir diesen MaRstab dann an andere an und
urteilen dann tber sie, wenn sie diesem Malistab nicht gerecht werden? Ich mach nur mal einige Bsp...
unsere Uberlieferungen der Altesten. Traditionen andern sich auch uiber die Jahrzehnte. Eine perfekte heilige
Frisur, der eine fromme Kleidungsstil, wie ein Christ auszusehen hat. Die Musikrichtung, die ein Christ
zu horen hat. Das Theater und Kino, in das man auf jeden Fall nicht gehen sollte. Welche Filme darf man
sehen, darf man Alkohol trinken, was ist die richtige Gottesdienstform? Darf ein Christ sich Erdnussbutter
aufs Missionsfeld schicken lassen? Wieder: ich sage nicht, dass all diese Dinge egal sind. Dass es keine
Rolle spielt, was man sich reinzieht. Ein Christ sollte sich weise und wohl tberlegen, welche Filme er sich
reinzieht und welche nicht. Nur: per se das Filmeschauen verteufeln und auf jeden Mitchristen, der ins Kino
geht, abschatzig herabsehen, das ist das Problem. Wo machen wir unsere Regeln zum verbindlichen
GottesWort fur andere? Wo gehen wir tber die Schrift hinaus? Hier missen wir immer wieder ehrlich

fragen: Welche Traditionen sind wirklich biblisch, welche sind vielleicht bei ndherer und ehrlicher



Betrachtung mehr kulturell, mehr sozial, mehr biographisch bedingt oder auch einfach persdnliche

Vorliebe?

3. Herzloses Einhalten von bloRen AuRerlichkeiten

Jesus gibt ja gar keine Antwort auf die Frage der Pharisder, warum die Junger sich nicht die Hande waschen
entsprechend der Uberlieferung (V. 5), sondern geht direkt zum Kern des Problems V. 6-8.

Das Grundproblem der Phariséer ist nicht, das sie Gottes Gebote halten wollen. Jesus ist nicht gegen das
Halten von Geboten. Das Problem ist das Heucheln.

»Was Jesaja in der Schrift prophezeit hat, trifft genau auf euch Heuchler zu: »Dieses Volk ehrt mich
mit den Lippen, aber ihr Herz ist weit von mir entfernt. - Ihr ganzer Gottesdienst ist wertlos, denn
ihre Lehren sind nichts als Gebote von Menschen.¢

Das ist es. Wenn unser Lebens nichts als AuRerlichkeiten ist, nicht als Menschengebote, die wir tberall
mit unseren Lippen bekennen und jeden an den Kopf predigen, aber UNSER HERZ DABEI WEIT VON
GOTT ENTFERNT IST, dann nennt Jesus das: Heuchelei! Und dann ist jedes noch so fromme Bekenntnis
ein wertloser, nichtiger, vergeblicher und leerer Gottesdienst. Ein Heuchler ist jemand, der nur nach auf3en
hin den Anschein hat, rein und gerecht zu sein, wahrend er innerlich aber verunreinigt ist. AuBen hui,
innen pfui. Der die Fassade nach aufen hin aufrecht halt, innen aber baufallig ist. Das traurige und
erschreckende ist — was uns beunruhigen und hinterfragen sollte — nicht jeder, der scheinbar allen Geboten
folgt, der die richtige theologische Position hat, der nach auRen fromm und rechtschaffen riberkommt,
hat ,,automatisch* auch eine gesunde Herzenshaltung. Wir Menschen schaffen es, au3erlich vor anderen
gut da zu stehen und doch innen verunreinigt zu sein von Selbstgerechtigkeit, Stolz,
Unbarmherzigkeit und anderen ,,unsichtbaren®“ Verunreinigungen. Da fragt man einander, vllt. im
Hauskreis oder nach dem Gottesdienst: Na, Alles klar? Wie geht’s dir? Schwierigkeiten, Angste, Zweifel?
Ké&mpfe gegen Sunde? Fehler? Ich??? Niemals... frag mal den da vlit. Ich doch nicht. Nein, Nein, alles Klar,
alles gut. Keine Probleme. Jesus sagt: dieses Fake Christentum kannst du dir sparen. Dieses bloRe Fassade
aufrecht erhalten und meinen, damit irgendjemand beeindrucken zu koénnen ist fur die Katz. Du
beeindruckst damit vielleicht dich selbst, dein Gewissen und ein paar andere Menschen, aber Gott kennt
doch dein Herz, er sieht dein Herz. Er schaut hinter die Fassade. Was nutzen saubere Hénde, eine schon
geschminkte Fassade wenn das Herz verdreckt ist? Es weil3 doch jeder: niemand ist perfekt — aber keiner
will seine Unperfektion zugeben. Seine geistlichen K&mpfe mitteilen. Ja, sich eingestehen, auch Fehler
gemacht zu haben. Das schafft eine sterile kiinstliche Kultur und die christliche Kirche muss sich zu Recht
die Kritik der Welt gefallen lassen, wenn sie sagt: in der Kirche wird eh nur geheuchelt. DAS sollte uns
nachdenklich machen. UNS: also damit meine ich mich selbst — dich selbst. Nicht wieder an den anderen
denken. Hast du eben schon wieder an jemand anderen gedacht? ah ja, bei dem ist das bestimmt so! Wo
haben deine Lippen dein Herz abgehangt? Defizite sind normal, das ist ok. Was nur nicht ok ist, ist zu
sagen: Ich habe keine Defizite oder zu sagen: Es ist egal, dass ich Defizite hab, ich brauch mich nicht

verandern. Wo musst du ehrlich vor dir und vor Gott sein und die Fassade mal fallen lassen?
4


javascript:void('Verse%20details');

Das vierte Kennzeichen pharisaischen Denkens ist,

4. Zu meinen, es gehe vor allem um das Einhalten von Regeln.

Die Phariséer meinten: das ,,alleinige* Befolgen von bloBen Regeln wie Hédndewaschen wiirde zu einer
inneren Reinigung fuhren. Oder Verunreinigung verhindern. Pharisdertum sieht im Glauben vor ALLEM
eine Checkliste von Regeln und Einhalten von AuRerlichkeiten als das Wesentliche an. Und das erweckt
bei Leuten, die noch nicht oder nicht lange glauben, den Eindruck: beim christlichen Glauben gehe es vor
ALLEN Dingen um Einhalten von Regeln und Geboten. Es gehe darum eine lange Checkliste von
Verhaltensregeln abzuarbeiten und einzuhalten. Tu dies und das nicht. So gefallst du Gott. Daraus kdnnen
aber nur zwei Folgerungen entstehen: Entweder Stolz oder Frust. Stolz wenn ich meine, relativ viele
Hékchen abhaken zu kénnen (vor allem im Vergleich zu anderen). Dann fuhl ich mich gut, als was Besseres
und meine, Gottes Liebe verdient zu haben. Frust wenn ich meine, relativ wenig Hékchen abhaken zu
kénnen. Dann fihl ich mich schlecht, mies, unwiirdig und meine: so einem wie mir kann Gott ja sicher nie
gnadig sein, dem kann man es ja nie recht machen. So wird aus der frohen und freimachenden Botschaft
des Evangeliums ein Druck, Stress und Frustbotschaft hoch zehn. Kompromisslose Nachfolge zum
Krampf. Gehorsam zur lastigen Pflicht und Heiligung ein Wort, vor dem ich Angst habe. Vor allem wenn
ich Perfektionist bin. Wenn ich mein Leben lang in der Schule oder Familie eingetrichtert bekommen habe:
du bist, was du leistest. Doch das Christentum ist zuerst eine Religion des Herzens, nicht der Regeln.
Kurz klar stellen: natrlich geht es in unserem Glauben auch um das Halten von Geboten. Aber wie lautet
denn das grofte Gebot?

Jesus aber sagte zu ihm: »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer
Seele und von ganzem Gemiit'. * Dies ist das erste und groRte Gebot. ** Das Zweite aber ist ihm
gleich': Du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst. (Mat 22,37-39 NLB)

Jesus sagt: wer mich liebt, der halt meine Gebote. Und Jesus redet hier auch von dem Gebot Gottes
(8.9.12), das es zu halten gilt. Aber hier haben wir es: Herzenshaltung ist Liebe. Aus unserer Liebe zu Gott
,, FOLGT* Gehorsam und Reinheit. Stiick fiir Stiick hineinwachsen in den Gehorsam Christi und die Gebote
Gottes. Die Pflicht wird zur Freude. Die Grenzen werden zu liebevollen Leitplanken, die in die Freiheit
fihren. Ein Beispiel: Das Pferd einer Kutsche. Wir sind nicht angetrieben durch die Peitschenschlége des
Kutschers. Gott ist sozusagen der Kutscher der uns erbarmungslos antreibt, hetzt, stresst tu dies und das.
Nein. Die Pferde laufen aus Liebe und Dankbarkeit gerne im Dienste des Kutschers. Die Gebote sind die
Zigel, die uns auf dem rechten Weg halten, die wir dankend annehmen. Weil wir wissen: der Kutscher
meint es gut mit uns. Er hat sein Leben fur uns gegeben! So folgt der Gehorsam, und zwar von Herzen.
Nicht weil ich muss, sondern weil ich will. Nicht weil ich kann, sondern weil er in und durch mich wirkt.

Nicht weil ich mich auf MICH verlasse, sondern allein auf Gottes Kraft UND Gnade!



2. Das ,eigentliche® Ubel bei der Wurzel packen und angehen V. 14-23

Also: Nachdem Jesus die Phariséer erstmals zur Rede gestellt hat und ihnen ihre Heuchelei vor Augen
gefiihrt hat, kommt nun endlich seine Antwort zum Thema Handewaschen. Das eigentliche Problem ist nicht
ungewaschene Hande oder Erdnussbutter, sondern das Herz der Menschen. Verbindende Worte von den
beiden Textstellen sind das ,,Herz“ und die Reinheit des Herzens. Keine Speise, keine ungewaschenen
Hénde verunreinigen mein Herz. Nicht was reingeht verunreinigt, sondern was herauskommt aus dem
Herzen. Weit verbreitete Ansicht: Der Mensch ist gut und versucht sich vom Bosen fern zu halten und so
,rein“ zu bleiben oder zumindest eben die Fassade rein zu halten. Ein gutes Gewissen zu behalten, sich
nicht zu beschmutzen. Nach aufen gut dazustehen. Jesus hingegen lehrt: des Menschen Herz ist
verunreinigt. Derjenige, der ,,rausldsst was da so im Herzen schlummert verunreinigt sich dadurch. Die
wahre Verunreinigung geschieht durch das Ausleben von Sunde im moralischen, sozialen und gedanklichen
Bereich menschlichen Lebens.

21»Denn von innen, aus dem Herzen des Menschen, kommen Gedanken, die bdse sind — Unzucht,
Diebstahl, Mord, 22 Ehebruch, Habgier, Bosheit, Hinterlist, Zugellosigkeit, Missgunst, Verleumdung,
Uberheblichkeit und Unvernunft. s All dieses Bdse kommt von innen heraus und macht den
Menschen “in Gottes Augen™ unrein.«

In diesem Herzensbereich sollen wir uns VOR ALLEM um Reinheit bemiihen. Es geht Jesus nicht um

Korperhygiene, sondern um Seelen- um Herzenshygiene. Jesus kam nicht, um die H&nde zu reinigen,
sondern das Herz. In erster Linie geht es Jesus um etwas ,unsichtbares”, ndmlich die Herzenshaltung
gegeniiber Gott. Und da helfen keine duBerlichen Regeln und Regularien. Wie wenn du auf eine Alte und
schimmlige Wand immer wieder neue Farbe draufklatscht. Das bringt kurz was, das ist Schminken. Was es
braucht ist Grundrenovierung. Gegen unseren Herzensschimmel helfen keine bloBen ,,frommen® Taten,
etwas fromme Schminke, nein. Was der Mensch BRAUCHT, ist eine Herzensreinigung. Ein neues Herz.

Keiner kann sich ein neues Herz selbst implantieren!!!

Schluss

Die Frage, wie der Jiunger zu einer derartigen radikalen Herzensreinheit gelangt, wird hier (noch) nicht
beantwortet. Erst in 10,45: Jesus ist gekommen, um zu dienen und zu erlésen. Siehe Kreuzesgeschehen. Ich
gebe euch ein neues Herz. Jesus macht uns rein. Er l&asst sich besudeln mit unserem Schmutz und
unserer Reinheit und beschenkt und mit seiner Reinheit. VVon innen her. Vom Herzen her. So wird
erfullt, was im AT schon verheil3en ist:

26 Und ich will euch ein neues Herz geben und einen neuen Geist in euch hineinlegen. Ich werde das
steinerne Herz aus eurem Fleisch wegnehmen und euch ein fleischernes Herz geben. %’ Ich werde
meinen Geist in euch geben und will solche Leute aus euch machen, die nach meinen Geboten leben
und meine Rechte halten und danach tun. (Hes 36,26-27 NLB)

Wenn du gemerkt hast das du auch vom phariséischen Denken beeinflusst bist, dein Herz hart, verkrustet ist,

dann gib es ihm hin. Dem Herzensdoktor, der an die Wuzel geht. Dazu muss ich mich ihm hingeben mit
meinem steinernen Herzen.

und das Blut Jesu Christi, seines Sohnes, macht uns rein von aller Stinde. (1Jo 1:7 NLB)
6


javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');

s Wenn wir behaupten, ohne Siinde zu sein, betriigen wir uns selbst und verschlieBen uns der
Wahrheit. 9 Doch wenn wir unsere Siinden bekennen, erweist Gott sich als treu und gerecht: Er
vergibt uns unsere Stinden und reinigt uns von allem Unrecht, “das wir begangen haben".


javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');

