
1 

 

Predigt zu Markus 7, 1-23. 

König Jesus lehrt die Selbstgerechten. 

Matthias Rupp. Ev. Chrischona-Gemeinde Altheim/Alb. 12.05.2019 

Einstieg 

Dürfen Christen Erdnussbutter essen? Ein Missionsehepaar liebte Erdnussbutter. In der Region, in der sie 

dienten gab es keine. Also ließen sie sich welche schicken. Denn sie liebten einfach Erdnussbutter. Im 

Missionsteam löste das Unruhe aus. Einige meinten: Das Paar müsse doch darauf verzichten, hier gebe es 

nun mal keine und es gehöre doch jetzt auch zum Opfer um Christi willen dazu, hier auf Erdnussbutter zu 

verzichten. So wurde das Paar gebeten, es nun bitte zu unterlassen, sich Erdnussbutter schicken zu lassen. 

Das Ehepaar jedoch sah keinen Grund, sich nicht weiter Erdnussbutter schicken zu lassen. Sie haben das 

jetzt nicht allen unter die Nase gerieben, sondern einfach so für sich genossen. Was meint ihr, was passiert 

ist, als das rauskam? Da gab es richtig Stress im Missionsteam. So großen Stress, ja so einen großen 

Konflikt, dass das Ehepaar nach Hause flog. Das Missionsfeld verließ. Völlig desillusioniert und frustriert. 

Auch wenn ihr den Kopf schüttelt: es ist eine wahre Geschichte. Wir sollten das nicht so schnell abtun und 

urteilen über diese „Gesetzlichkeit“, denn: das Potential liegt auch in uns… vllt. nicht beim Thema 

Erdnussbutter. Aber eigene Gebote, Menschensatzungen zum verbindlichen Gottes Wort für andere zu 

erheben, das kann auch uns passieren. Als ich frisch Christ war, las ich oft das NT und ich hab mich mit 

den Zöllnern und Sündern identifiziert. Und die Pharisäer waren die Feinde Jesu, die anderen, die 

ultrareligiöse Elite. So war ich sicher nicht und so werde ich auch niemals werden. So hab ich mich natürlich 

immer gefreut, wenn Jesus ihnen wieder mal die Meinung geigte. Doch irgendwann je länger ich Christ 

war und die Bibel studierte, öffnete Gott mir mehr und mehr die Augen und ich merkte: Hoppla, bin ich hier 

und da nicht auch oft einer von denen? Ja, so ist es. Wir müssen uns dem Stellen und es aussprechen: 

auch in uns liegt diese Gefahr. In jedem von uns, die wir uns als Christen bezeichnen, schlummert das 

Potential eines Pharisäers, eines Schriftgelehrten. Und das gerade bei denen, die schon lange im Glauben 

sind. Die, die die Bibel lieben, sie ehren wollen, sie als Gottes Wort um jeden Preis halten wollen. Ihr Leben 

danach ausrichten wollen, weil sie Gott damit gefallen wollen. Die Bibeltreuen. Die Schriftgelehrten… ja 

genau das bin ja ich, da ich auch noch Theologie studiert habe. Nicht falsch verstehen: Bibeltreu sein ist 

super – auch Schriftgelehrt ist ja nicht per se verkehrt, sondern an sich sehr gut. NUR: Mit wachsender 

Erkenntnis und Reife im Glauben wachsen eben auch die Gefahren des Pharisäertums. Die, die sich am 

eifrigsten für die Sache Gottes einsetzen, stehen am ehesten in der Gefahr, dass sich bei ihnen 

pharisäisches Denken und Handeln einschleicht. Jesus beleuchten in unserem Text diese Gefahr und wir 

tun gut daran, zu lernen uns davor zu hüten und nach dem Gegenmittel zu streben! Und ich möchte dich und 

uns einladen und herausfordern den Blick dafür zu öffnen, das Herz zu öffnen, wo auch wir hier von 

Jesus lernen können? Also statt quasi die ganze Zeit zu denken: Jawohl Jesus, zeigst es den Pharisäern mal 



2 

 

wieder, aber echt, die sind ja so doof usw, mal zumindest zu prüfen und die Möglichkeit in Erwägung zu 

ziehen, dass wir ja selbst auch hier und da den Gefahren des Pharisäertums anheimgefallen sind. 

Lassen wir unser Herz auf den Prüfstand stellen vom Meister höchstpersönlich. Dazu möchte ich uns 4 

Kennzeichen pharisäischen Denkens anhand des Textes aufzeigen, so dass wir uns alle selbst hinterfragen 

lassen können vom Wort her.  

1. Gefahr kennen und verstehen: Kennzeichen eines Pharisäers V.1-10 

Also, wie war die Situation? Wir haben in der Schriftlesung gehört, dass die Pharisäer bei den Jüngern 

etwas gesehen haben und sich direkt bei Jesus darüber beschweren. Die Jünger wuschen sich nicht die 

Hände vor dem Essen. In den Augen der Pharisäer aßen die Jünger so mit unreinen Händen, sie 

verunreinigten sich so also. Hier sehen wir das erste Markenzeichen eines Pharisäers und wir haben die 

Möglichkeit uns selbst zu prüfen:  

1. Fehler suchen und finden.  

V.2+5. Sie beobachten, suchen, warten auf den Fehler des anderen, ja freuen sich fast schon, wenn sie am 

anderen etwas gefunden haben, das sie wieder kritisieren können. Scannen wie ein Rechtschreibprogramm 

alles kritisch, verstehen sich allein als die Hüter der reinen Lehre. Sobald man etwas „entdeckt“ hat, das 

nicht übereinstimmt mit ihren „Überlieferungen“ wird das rot angekreidet, angesprochen und vorwurfsoll 

kritisiert. So wie in V. 5 „Warum leben deine Jünger nicht nach den Überlieferungen der Ältesten“, Warum 

leben die nicht wie wir? Was fällt denen ein? Was soll das? Kennen wir das auch? Leicht verächtlich auf 

andere herabblicken, die noch nicht so weit sind. Zumindest nicht so weit wie wir. Nicht so leben wie wir. 

Alles kritisch beäugen und auch bemerken, dass es nicht mit meiner Sichtweise und meiner Tradition 

übereinstimmt? Natürlich geben wir in der Gemeinde aufeinander Acht und ermahnen uns auch gegenseitig, 

weisen uns zurecht, halten uns so gemeinsam auf dem rechten Weg. Doch in welcher Haltung, mit welcher 

Motivation? Damit ich Recht habe und besser da stehe? Damit ich einen Grund mehr habe, dem anderen 

mal wieder was an den Kopf zu werfen? Der Ermahnende muss sich und seine Motivation prüfen und die 

Grundlage prüfen: sind das meine Überlieferungen oder wirklich Wort Gottes? Passt es „nur“ mir nicht oder 

auch Gott nicht? Habe ich beim Ermahnen die nötige Liebe, Geduld, Sanftmut, Güte, Demut? Sehe ich 

beim anderen auch das Gute und Ehre ihn? Bin ich barmherzig und in der Lage auch Dinge zu ertragen, die 

mir nicht passen? Sehe ich ständig die Defizite im anderen, statt auch dankend vor Gott anzuerkennen, und 

wertzuschätzen, wer der andere ist und was er auch Gutes tut? Sehe ich den Splitter im Auge des anderen, 

ohne vorher meinen Balken entfernt zu haben? Im V. 3 und 4 erklärt Markus in seinem Ev. den jüdischen 

Brauch des Händewaschens vor dem Essen etwas näher, bzw. nennt er mehrmals die „Überlieferung der 

Ältesten“ (V.3.5), In V. 7: Menschengebote. V.8: Überlieferung der Menschen 9 und 13: „eure 

Überlieferungen“. 

2. Das ist das zweite Kennzeichen: Menschensatzungen statt Gottes Wort 



3 

 

Gemeint sind damit mündlich tradierte Reinheitsvorschriften, die die Torah, die guten Gebote Gottes aus 

dem AT erweiterten. Diese mündliche Überlieferung war als Schutzzaun um die Torah herum gedacht, um 

bloß nichts falsch zu machen. Gebote um die Gebote rum. So haben die orthodoxen Juden zu den 613 

Geboten der Torah, die prinzipiell gut, richtig und perfekt sind, weitere hinzugefügt. Studien sprechen von 

16000 Geboten, die aus Traditionen, rabbinischen Überlieferungen hinzugefügt wurden. Die Pharisäer 

waren so eifrig, so entschlossen, so brennend, so fromm, dass sie sich zu extrem auf das Einhalten der 

Gebote und Verbote fixiert und fokussiert haben. Das sehen wir hier beim Händewaschen: Klar ist im AT im 

mosaischen Gesetz verankert, dass der PRIESTER sich zu waschen hatte, gerade wenn man in den Tempel 

wollte (Ex 30,19; 40,12). Doch um ganz sicher zu gehen, um ja sicher zu sein, nichts falsch zu machen, 

sich nicht zu verunreinigen, haben sie einen Zaun um Gottes Gebote gebaut. Nicht nur Priester sollten sich 

waschen, sondern „alle Juden“. Und wir lesen, dass 

„es noch viele andere Vorschriften gab, die ihnen überliefert worden sind, ´wie zum Beispiel` das 

Reinigen von Bechern, Krügen, Kupfergefäßen und Sitzpolstern“ 

Ein weiteres Bsp. wie die menschl. Überlieferung das Wort Gottes aufhebt, war der Brauch sein Hab und 

Gut als „Korban“ zu erklären, d.h. als Opfergabe V. 10-13. Damit weihte man sozusagen sein Hab und Gut 

an Gott. Für die Pharisäer war es kein Problem, sich mit diesem besonders frommen Kunstgriff quasi aus der 

Pflicht zu nehmen, im Alter für seine Eltern zu sorgen. Jesus: so setzt ihr mit euren Menschengeboten das 

Wort Gottes außer Kraft! Und wieder sagt er: „ähnliches dergleichen tut ihr viel“! Paulus schreibt mal, wir 

sollen lernen: „nicht über das hinaus zu denken, was geschrieben steht, und damit ihr euch nicht für den 

einen und gegen den anderen großtut. (1Kor 4,6 NLB)“. Durch dieses über die Schrift hinaus zeigt sich eine 

Überängstlichkeit, die letztlich Ausdruck von fehlendem Gottvertrauen in die guten Gebote, die Gott 

gegeben hat, ist. Denn man sagt damit doch: das reicht nicht aus, wir brauchen mehr. So entsteht ein Korsett 

aus Regeln. Die Torah aber ist uns zum Leben geschenkt. Wo halten wir Menschengebote und äußerliche 

Traditionen aufrecht und heben sie auf eine Stufe mit Gottes Wort? Wo entwerfen wir Zusatzregeln 

zusätzlich zum Wort Gottes und vor allem: wo setzen wir diesen Maßstab dann an andere an und 

urteilen dann über sie, wenn sie diesem Maßstab nicht gerecht werden? Ich mach nur mal einige Bsp… 

unsere Überlieferungen der Ältesten. Traditionen ändern sich auch über die Jahrzehnte. Eine perfekte heilige 

Frisur, der eine fromme Kleidungsstil, wie ein Christ auszusehen hat. Die Musikrichtung, die ein Christ 

zu hören hat. Das Theater und Kino, in das man auf jeden Fall nicht gehen sollte. Welche Filme darf man 

sehen, darf man Alkohol trinken, was ist die richtige Gottesdienstform? Darf ein Christ sich Erdnussbutter 

aufs Missionsfeld schicken lassen? Wieder: ich sage nicht, dass all diese Dinge egal sind. Dass es keine 

Rolle spielt, was man sich reinzieht. Ein Christ sollte sich weise und wohl überlegen, welche Filme er sich 

reinzieht und welche nicht. Nur: per se das Filmeschauen verteufeln und auf jeden Mitchristen, der ins Kino 

geht, abschätzig herabsehen, das ist das Problem. Wo machen wir unsere Regeln zum verbindlichen 

GottesWort für andere? Wo gehen wir über die Schrift hinaus? Hier müssen wir immer wieder ehrlich 

fragen: Welche Traditionen sind wirklich biblisch, welche sind vielleicht bei näherer und ehrlicher 



4 

 

Betrachtung mehr kulturell, mehr sozial, mehr biographisch bedingt oder auch einfach persönliche 

Vorliebe?  

3. Herzloses Einhalten von bloßen Äußerlichkeiten  

Jesus gibt ja gar keine Antwort auf die Frage der Pharisäer, warum die Jünger sich nicht die Hände waschen 

entsprechend der Überlieferung (V. 5), sondern geht direkt zum Kern des Problems V. 6-8.  

Das Grundproblem der Pharisäer ist nicht, das sie Gottes Gebote halten wollen. Jesus ist nicht gegen das 

Halten von Geboten. Das Problem ist das Heucheln.  

»Was Jesaja in der Schrift prophezeit hat, trifft genau auf euch Heuchler zu: ›Dieses Volk ehrt mich 

mit den Lippen, aber ihr Herz ist weit von mir entfernt. 7 Ihr ganzer Gottesdienst ist wertlos, denn 

ihre Lehren sind nichts als Gebote von Menschen.‹ 

Das ist es. Wenn unser Lebens nichts als Äußerlichkeiten ist, nicht als Menschengebote, die wir überall 

mit unseren Lippen bekennen und jeden an den Kopf predigen, aber UNSER HERZ DABEI WEIT VON 

GOTT ENTFERNT IST, dann nennt Jesus das: Heuchelei! Und dann ist jedes noch so fromme Bekenntnis 

ein wertloser, nichtiger, vergeblicher und leerer Gottesdienst. Ein Heuchler ist jemand, der nur nach außen 

hin den Anschein hat, rein und gerecht zu sein, während er innerlich aber verunreinigt ist. Außen hui, 

innen pfui. Der die Fassade nach außen hin aufrecht hält, innen aber baufällig ist. Das traurige und 

erschreckende ist – was uns beunruhigen und hinterfragen sollte – nicht jeder, der scheinbar allen Geboten 

folgt, der die richtige theologische Position hat, der nach außen fromm und rechtschaffen rüberkommt, 

hat „automatisch“ auch eine gesunde Herzenshaltung. Wir Menschen schaffen es, äußerlich vor anderen 

gut da zu stehen und doch innen verunreinigt zu sein von Selbstgerechtigkeit, Stolz, 

Unbarmherzigkeit und anderen „unsichtbaren“ Verunreinigungen. Da fragt man einander, vllt. im 

Hauskreis oder nach dem Gottesdienst: Na, Alles klar? Wie geht’s dir? Schwierigkeiten, Ängste, Zweifel? 

Kämpfe gegen Sünde? Fehler? Ich??? Niemals… frag mal den da vllt. Ich doch nicht. Nein, Nein, alles klar, 

alles gut. Keine Probleme. Jesus sagt: dieses Fake Christentum kannst du dir sparen. Dieses bloße Fassade 

aufrecht erhalten und meinen, damit irgendjemand beeindrucken zu können ist für die Katz. Du 

beeindruckst damit vielleicht dich selbst, dein Gewissen und ein paar andere Menschen, aber Gott kennt 

doch dein Herz, er sieht dein Herz. Er schaut hinter die Fassade. Was nützen saubere Hände, eine schön 

geschminkte Fassade wenn das Herz verdreckt ist? Es weiß doch jeder: niemand ist perfekt – aber keiner 

will seine Unperfektion zugeben. Seine geistlichen Kämpfe mitteilen. Ja, sich eingestehen, auch Fehler 

gemacht zu haben. Das schafft eine sterile künstliche Kultur und die christliche Kirche muss sich zu Recht 

die Kritik der Welt gefallen lassen, wenn sie sagt: in der Kirche wird eh nur geheuchelt. DAS sollte uns 

nachdenklich machen. UNS: also damit meine ich mich selbst – dich selbst. Nicht wieder an den anderen 

denken. Hast du eben schon wieder an jemand anderen gedacht? ah ja, bei dem ist das bestimmt so! Wo 

haben deine Lippen dein Herz abgehängt? Defizite sind normal, das ist ok. Was nur nicht ok ist, ist zu 

sagen: Ich habe keine Defizite oder zu sagen: Es ist egal, dass ich Defizite hab, ich brauch mich nicht 

verändern. Wo musst du ehrlich vor dir und vor Gott sein und die Fassade mal fallen lassen? 

javascript:void('Verse%20details');


5 

 

Das vierte Kennzeichen pharisäischen Denkens ist, 

4. Zu meinen, es gehe vor allem um das Einhalten von Regeln. 

Die Pharisäer meinten: das „alleinige“ Befolgen von bloßen Regeln wie Händewaschen würde zu einer 

inneren Reinigung führen. Oder Verunreinigung verhindern. Pharisäertum sieht im Glauben vor ALLEM 

eine Checkliste von Regeln und Einhalten von Äußerlichkeiten als das Wesentliche an. Und das erweckt 

bei Leuten, die noch nicht oder nicht lange glauben, den Eindruck: beim christlichen Glauben gehe es vor 

ALLEN Dingen um Einhalten von Regeln und Geboten. Es gehe darum eine lange Checkliste von 

Verhaltensregeln abzuarbeiten und einzuhalten. Tu dies und das nicht. So gefällst du Gott. Daraus können 

aber nur zwei Folgerungen entstehen: Entweder Stolz oder Frust. Stolz wenn ich meine, relativ viele 

Häkchen abhaken zu können (vor allem im Vergleich zu anderen). Dann fühl ich mich gut, als was Besseres 

und meine, Gottes Liebe verdient zu haben. Frust wenn ich meine, relativ wenig Häkchen abhaken zu 

können. Dann fühl ich mich schlecht, mies, unwürdig und meine: so einem wie mir kann Gott ja sicher nie 

gnädig sein, dem kann man es ja nie recht machen. So wird aus der frohen und freimachenden Botschaft 

des Evangeliums ein Druck, Stress und Frustbotschaft hoch zehn. Kompromisslose Nachfolge zum 

Krampf. Gehorsam zur lästigen Pflicht und Heiligung ein Wort, vor dem ich Angst habe. Vor allem wenn 

ich Perfektionist bin. Wenn ich mein Leben lang in der Schule oder Familie eingetrichtert bekommen habe: 

du bist, was du leistest. Doch das Christentum ist zuerst eine Religion des Herzens, nicht der Regeln. 

Kurz klar stellen: natürlich geht es in unserem Glauben auch um das Halten von Geboten. Aber wie lautet 

denn das größte Gebot? 

Jesus aber sagte zu ihm: »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer 

Seele und von ganzem Gemüt
1
. 

38
 Dies ist das erste und größte Gebot. 

39
 Das Zweite aber ist ihm 

gleich
1
: Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. (Mat 22,37-39 NLB) 

Jesus sagt: wer mich liebt, der hält meine Gebote. Und Jesus redet hier auch von dem Gebot Gottes 

(8.9.12), das es zu halten gilt. Aber hier haben wir es: Herzenshaltung ist Liebe. Aus unserer Liebe zu Gott 

„FOLGT“ Gehorsam und Reinheit. Stück für Stück hineinwachsen in den Gehorsam Christi und die Gebote 

Gottes. Die Pflicht wird zur Freude. Die Grenzen werden zu liebevollen Leitplanken, die in die Freiheit 

führen. Ein Beispiel: Das Pferd einer Kutsche. Wir sind nicht angetrieben durch die Peitschenschläge des 

Kutschers. Gott ist sozusagen der Kutscher der uns erbarmungslos antreibt, hetzt, stresst tu dies und das. 

Nein. Die Pferde laufen aus Liebe und Dankbarkeit gerne im Dienste des Kutschers. Die Gebote sind die 

Zügel, die uns auf dem rechten Weg halten, die wir dankend annehmen. Weil wir wissen: der Kutscher 

meint es gut mit uns. Er hat sein Leben für uns gegeben! So folgt der Gehorsam, und zwar von Herzen. 

Nicht weil ich muss, sondern weil ich will. Nicht weil ich kann, sondern weil er in und durch mich wirkt. 

Nicht weil ich mich auf MICH verlasse, sondern allein auf Gottes Kraft UND Gnade! 



6 

 

2. Das „eigentliche“ Übel bei der Wurzel packen und angehen V. 14-23 

Also: Nachdem Jesus die Pharisäer erstmals zur Rede gestellt hat und ihnen ihre Heuchelei vor Augen 

geführt hat, kommt nun endlich seine Antwort zum Thema Händewaschen. Das eigentliche Problem ist nicht 

ungewaschene Hände oder Erdnussbutter, sondern das Herz der Menschen. Verbindende Worte von den 

beiden Textstellen sind das „Herz“ und die Reinheit des Herzens. Keine Speise, keine ungewaschenen 

Hände verunreinigen mein Herz. Nicht was reingeht verunreinigt, sondern was herauskommt aus dem 

Herzen. Weit verbreitete Ansicht: Der Mensch ist gut und versucht sich vom Bösen fern zu halten und so 

„rein“ zu bleiben oder zumindest eben die Fassade rein zu halten. Ein gutes Gewissen zu behalten, sich 

nicht zu beschmutzen. Nach außen gut dazustehen. Jesus hingegen lehrt: des Menschen Herz ist 

verunreinigt. Derjenige, der „rauslässt“ was da so im Herzen schlummert verunreinigt sich dadurch. Die 

wahre Verunreinigung geschieht durch das Ausleben von Sünde im moralischen, sozialen und gedanklichen 

Bereich menschlichen Lebens. 

21 »Denn von innen, aus dem Herzen des Menschen, kommen Gedanken, die böse sind – Unzucht, 

Diebstahl, Mord, 22 Ehebruch, Habgier, Bosheit, Hinterlist, Zügellosigkeit, Missgunst, Verleumdung, 

Überheblichkeit und Unvernunft. 23 All dieses Böse kommt von innen heraus und macht den 

Menschen ´in Gottes Augen` unrein.« 

In diesem Herzensbereich sollen wir uns VOR ALLEM um Reinheit bemühen. Es geht Jesus nicht um 

Körperhygiene, sondern um Seelen- um Herzenshygiene. Jesus kam nicht, um die Hände zu reinigen, 

sondern das Herz. In erster Linie geht es Jesus um etwas „unsichtbares“, nämlich die Herzenshaltung 

gegenüber Gott. Und da helfen keine äußerlichen Regeln und Regularien. Wie wenn du auf eine Alte und 

schimmlige Wand immer wieder neue Farbe draufklatscht. Das bringt kurz was, das ist Schminken. Was es 

braucht ist Grundrenovierung. Gegen unseren Herzensschimmel helfen keine bloßen „frommen“ Taten, 

etwas fromme Schminke, nein. Was der Mensch BRAUCHT, ist eine Herzensreinigung. Ein neues Herz. 

Keiner kann sich ein neues Herz selbst implantieren!!!   

Schluss 

Die Frage, wie der Jünger zu einer derartigen radikalen Herzensreinheit gelangt, wird hier (noch) nicht 

beantwortet. Erst in 10,45: Jesus ist gekommen, um zu dienen und zu erlösen. Siehe Kreuzesgeschehen. Ich 

gebe euch ein neues Herz. Jesus macht uns rein. Er lässt sich besudeln mit unserem Schmutz und 

unserer Reinheit und beschenkt und mit seiner Reinheit. Von innen her. Vom Herzen her. So wird 

erfüllt, was im AT schon verheißen ist: 

26
 Und ich will euch ein neues Herz geben

 
und einen neuen Geist

 
in euch hineinlegen. Ich werde das 

steinerne Herz aus eurem Fleisch wegnehmen und euch ein fleischernes Herz geben. 
27

 Ich werde 

meinen Geist in euch geben und will solche Leute aus euch machen, die nach meinen Geboten leben 

und meine Rechte halten und danach tun. (Hes 36,26-27 NLB) 

Wenn du gemerkt hast das du auch vom pharisäischen Denken beeinflusst bist, dein Herz hart, verkrustet ist, 

dann gib es ihm hin. Dem Herzensdoktor, der an die Wuzel geht. Dazu muss ich mich ihm hingeben mit 

meinem steinernen Herzen.  

und das Blut Jesu Christi, seines Sohnes, macht uns rein von aller Sünde. (1Jo 1:7 NLB) 

javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');


7 

 

8 Wenn wir behaupten, ohne Sünde zu sein, betrügen wir uns selbst und verschließen uns der 

Wahrheit. 9 Doch wenn wir unsere Sünden bekennen, erweist Gott sich als treu und gerecht: Er 

vergibt uns unsere Sünden und reinigt uns von allem Unrecht, ´das wir begangen haben`. 

 

javascript:void('Verse%20details');
javascript:void('Verse%20details');

